
Invitation to propose a paper for:	
  
	
  
	
  

Bhu ̄t a  iS  a  g H o S T ly  D e m O n  ( ‘ h o r r o r ’ ) ,  Bhu ̄t a  I S  a l s o  t h e  P A S T  ( ‘ h i s to r y ’ )  
Visualising horror in the History of Indian Iconography 
	
  

	
  
Concept	
  note	
  for	
  a	
  Conference	
  on	
  

15	
  March	
  2019	
  at	
  
The	
  School	
  of	
  Arts	
  and	
  Aesthetics,	
  JNU	
  

	
  
	
  
All	
  Indian	
  mythic	
  systems:	
  Buddhist,	
  Brahmanic,	
  Islamic	
  or	
  Jain,	
  have	
  each	
  developed	
  concepts	
  
of	
  hell,	
  and	
  a	
  variety	
  of	
  ogres	
  or	
  demons	
  that	
  need	
  to	
  be	
  vanquished.	
  It	
  is	
  surprising	
  that	
  
although	
  there	
  are	
  many	
  different	
  books	
  on	
  Indian	
  iconography,	
  hardly	
  anyone	
  has	
  put	
  down	
  
the	
  variety	
  of	
  images	
  of	
  demons	
  and	
  antiheroes	
  in	
  Indian	
  art.	
  Any	
  study	
  of	
  iconography	
  takes	
  us	
  
into	
  iconological	
  concerns	
  –	
  the	
  variety	
  of	
  contexts	
  in	
  which	
  such	
  images	
  are	
  used	
  and	
  what	
  
drove	
  people	
  to	
  make	
  them	
  in	
  the	
  first	
  place.	
  When	
  probing	
  the	
  definition	
  of	
  what	
  is	
  regarded	
  as	
  
demonic	
  in	
  Indian	
  art,	
  we	
  are	
  reminded,	
  that	
  Indian	
  religions	
  seldom	
  categorise	
  deities	
  in	
  a	
  
binary	
  way	
  of	
  good	
  and	
  evil.	
  Rāvana	
  is	
  admired	
  for	
  his	
  intelligence	
  and	
  Mahiṣāsura	
  is	
  well	
  
known	
  as	
  a	
  valiant	
  and	
  worthy	
  spouse.	
  A	
  preta,	
  bhūta	
  or	
  piśāca	
  may	
  simply	
  be	
  the	
  spirit	
  of	
  a	
  
much-­‐loved	
  deceased	
  ancestor.	
  Yet,	
  each	
  of	
  these	
  characters	
  come	
  from	
  a	
  realm	
  which	
  is	
  also	
  to	
  
be	
  feared.	
  An	
  examination	
  of	
  their	
  iconography	
  opens	
  up	
  other	
  germane	
  questions,	
  which	
  arise	
  
when	
  we	
  study	
  their	
  development	
  or	
  evolution.	
  	
  
	
  
In	
  their	
  multiple	
  incarnations	
  within	
  oral	
  and	
  textual	
  traditions,	
  they	
  characterise	
  the	
  plurality	
  
of	
  belief	
  systems	
  and	
  are	
  an	
  equal	
  repository	
  of	
  ‘truth’.	
  Through	
  a	
  study	
  of	
  these	
  demons	
  and	
  
their	
  exorcisms,	
  we	
  can	
  aid	
  the	
  construction	
  of	
  a	
  more	
  inclusive	
  framework	
  of	
  the	
  parallel	
  
practices	
  and	
  religious	
  systems	
  that	
  animate	
  Indian	
  culture.	
  	
  

	
  
“Demon”:	
  ety.	
  Middle	
  English:	
  from	
  medieval	
  Latin,	
  from	
  Latin	
  daemon,	
  from	
  Greek	
  
daimōn:	
  ‘deity,	
  genius’.	
  Genius	
  comes	
  from	
  the	
  same	
  root	
  as	
  the	
  Arabic	
  jinn/	
  jann.	
  

	
  
Similarly,	
  the	
  shaitān,	
  deriving	
  from	
  the	
  Old	
  Testament	
  Satan,	
  is	
  a	
  fallen	
  angel.	
  The	
  visual	
  
boundary	
  between	
  manifestations	
  of	
  divine	
  and	
  demonic,	
  sacred	
  and	
  profane	
  can	
  often	
  be	
  
blurred.	
  Protective	
  icons	
  can	
  sometimes	
  be	
  ferocious,	
  wild,	
  terrible	
  and	
  extremely	
  grotesque	
  in	
  
appearance,	
  in	
  fact	
  no	
  different	
  than	
  the	
  forces	
  or	
  obstacles	
  they	
  are	
  trying	
  to	
  annihilate.	
  For	
  
instance,	
  Vajrayogini,	
  and	
  the	
  many	
  Dākinis	
  in	
  Vajrayāna,	
  or	
  the	
  older	
  pan-­‐Indian	
  Devī’s	
  
archetypal	
  visualization	
  in	
  her	
  demonic	
  form,	
  as	
  the	
  terrifying	
  and	
  monstrous	
  Cāmuṇḍā	
  are	
  far	
  
from	
  the	
  acme	
  of	
  physical	
  beauty	
  with	
  which	
  feminine	
  energies	
  are	
  otherwise	
  associated.	
  These	
  
warriors,	
  guardians	
  or	
  protectors	
  represent	
  not	
  only	
  the	
  darker	
  and	
  destructive	
  side	
  of	
  nature,	
  
but	
  (as	
  in	
  the	
  case	
  of	
  Kāli)	
  an	
  innate	
  compassion	
  that	
  is	
  forced	
  to	
  manifest	
  itself	
  in	
  the	
  form	
  of	
  an	
  
extremely	
  violent	
  and	
  horrific	
  icon.	
  Why	
  is	
  the	
  demonic	
  always	
  a	
  part	
  of	
  the	
  Saptamātṛkā?	
  Is	
  the	
  
presence	
  of	
  the	
  horrific	
  necessary	
  to	
  complete	
  the	
  aesthetic	
  bouquet	
  of	
  what	
  is	
  the	
  divine	
  
whole?	
  While	
  classical	
  śāstrās	
  on	
  iconography	
  have	
  a	
  simplistic	
  binary	
  understanding	
  of	
  rūpa	
  as	
  
either	
  something	
  which	
  is	
  ugra	
  or	
  saumya,	
  the	
  aestheticians	
  of	
  rasa	
  account	
  for	
  a	
  variety	
  of	
  
emotional	
  registers.	
  Can	
  a	
  re-­‐reading	
  of	
  classical	
  texts	
  on	
  iconography	
  improve	
  our	
  presentation	
  
of	
  the	
  material?	
  
	
  
Can	
  we	
  attempt	
  to	
  define	
  the	
  categories	
  of	
  demonic	
  gods	
  and	
  ascetic	
  demons	
  through	
  terms	
  
used	
  in	
  secular	
  and	
  sacred	
  literature?	
  For	
  instance:	
  can	
  Mahākāla	
  or	
  Yamantaka,	
  be	
  regarded	
  as	
  
examples	
  of	
  the	
  former	
  and	
  can	
  Rāvaṇa	
  or	
  Bali	
  be	
  examples	
  of	
  the	
  latter?	
  Do	
  other	
  deities	
  like	
  
Indra	
  and	
  Brahma	
  get	
  turned	
  into	
  ‘bad	
  gods’	
  while	
  there	
  can	
  be	
  categories	
  of	
  ‘good	
  demons’?	
  
Does	
  this	
  categorisation	
  fail	
  when	
  good	
  gods	
  like	
  Narasimha	
  or	
  Bhikṣāṭana	
  take	
  on	
  a	
  fierceness	
  
associated	
  with	
  the	
  demonic:	
  Viśvarūpa	
  in	
  the	
  Bh.	
  Gītā	
  and	
  Narasimha,	
  Kāli,	
  Rudra,	
  Bhairava	
  
after	
  all,	
  defy	
  common	
  perceptions	
  of	
  divinity.	
  Just	
  because	
  something	
  looks	
  fierce	
  or	
  is	
  
wrathful,	
  it	
  doesn’t	
  make	
  it	
  evil	
  or	
  demonic.	
  Righteous	
  anger	
  is	
  sanctified.	
  When	
  examining	
  



Indian	
  icons	
  we	
  need	
  to	
  therefore	
  suspend	
  the	
  notion	
  that	
  demonic	
  is	
  evil,	
  as	
  the	
  same	
  qualities	
  
of	
  fierceness	
  are	
  associated	
  with	
  goodness.	
  
	
  
Wrathfulness	
  is	
  also	
  the	
  preserve	
  of	
  the	
  deities	
  of	
  disease;	
  and	
  a	
  large	
  number	
  of	
  ancient	
  Indian	
  
deities	
  need	
  propitiation:	
  the	
  wrath	
  of	
  Hāriti,	
  Hidimba,	
  Putanā,	
  Mariamman,	
  Jyeṣṭhā	
  Ṣaṣṭhi,	
  
Sītalā,	
  and	
  the	
  like,	
  can	
  steal	
  foetuses,	
  and	
  rob	
  parents	
  of	
  their	
  progeny.	
  	
  	
  
	
  
Examining	
  the	
  spaces	
  they	
  inhabit,	
  and	
  how	
  those	
  spaces	
  are	
  used,	
  may	
  also	
  be	
  informative.	
  The	
  
śmaṣāna,	
  or	
  cremation	
  ground,	
  for	
  instance,	
  shrines	
  of	
  pīr-­‐s	
  where	
  exorcisms	
  are	
  performed,	
  or	
  
temples	
  which	
  demand	
  anti-­‐clockwise	
  pradakṣinā	
  would	
  make	
  appropriate	
  case	
  studies.	
  	
  
	
  
Rather	
  like	
  the	
  contemporary	
  debates	
  on	
  how	
  one	
  group’s	
  martyr	
  is	
  another’s	
  terrorist,	
  one	
  
person’s	
  hero,	
  is	
  someone	
  else’s	
  demon.	
  Historians	
  know	
  that	
  this	
  depends	
  on	
  which	
  side	
  is	
  
constructing	
  the	
  narrative.	
  Partha	
  Mitter’s	
  study	
  on	
  Much	
  Maligned	
  Monsters	
  revealed	
  that	
  
Christian	
  visions	
  of	
  demons	
  coloured	
  centuries	
  of	
  the	
  modern	
  West’s	
  perceptions	
  of	
  Indian	
  
deities.	
  Conversely,	
  in	
  her	
  recent	
  lecture	
  at	
  the	
  School	
  of	
  Arts	
  and	
  Aesthetics,	
  Susan	
  Bean	
  (The	
  
Career	
  of	
  Clay	
  in	
  the	
  Deccan),	
  discussed	
  an	
  image	
  of	
  Ganapati	
  from	
  the	
  1890s	
  in	
  which	
  the	
  god	
  
wrestles	
  with	
  demons	
  who	
  represent	
  colonial	
  overlords—a	
  visual	
  packed	
  with	
  multiple	
  
meanings.	
  The	
  idea	
  of	
  the	
  foreigner	
  or	
  the	
  fear	
  of	
  an	
  atrocious	
  enslaver	
  is	
  given	
  the	
  status	
  of	
  
being	
  a	
  demon	
  or	
  barbarian	
  other.	
  An	
  unchangeable	
  past	
  that	
  you	
  cannot	
  escape	
  is	
  history,	
  
bhuta.	
  Has	
  it	
  been	
  given	
  a	
  visual	
  form	
  that	
  is	
  consistent	
  with	
  the	
  language	
  of	
  mythology?	
  
	
  
Are	
  there	
  certain	
  recurring	
  visual	
  tropes	
  on	
  how	
  the	
  demonised	
  are	
  cast	
  in	
  India?	
  We	
  invite	
  
papers	
  that	
  examine	
  this	
  from	
  the	
  early	
  historic	
  period	
  in	
  South	
  Asia.	
  	
  
	
  
Perhaps	
  most	
  interestingly,	
  this	
  conference	
  also	
  aims	
  to	
  reveal	
  examples	
  of	
  how	
  one	
  community	
  
demonises	
  another	
  on	
  the	
  one	
  hand,	
  while	
  one	
  community	
  also	
  inherits	
  the	
  shape	
  and	
  
vocabulary	
  of	
  the	
  fearful	
  demons	
  of	
  another.	
  Are	
  there	
  stereotypes?	
  And	
  are	
  Hindu	
  stereotypes	
  
different	
  from	
  Islamic,	
  Buddhist	
  or	
  Jain	
  ones?	
  Are	
  we	
  united	
  in	
  our	
  demons	
  even	
  if	
  we	
  celebrate	
  
different	
  gods?	
  
	
  
	
  
The	
  demon	
  of	
  the	
  fine	
  print:	
  	
  
This	
  is	
  a	
  visual	
  studies	
  conference	
  but	
  open	
  to	
  all;	
  we	
  invite	
  academics,	
  and	
  all	
  MPhil	
  or	
  PhD	
  research	
  scholars	
  to	
  send	
  
their	
  abstracts.	
  Arranged	
  on	
  a	
  shoestring	
  budget,	
  we	
  cannot,	
  regrettably	
  afford	
  transportation	
  or	
  accommodation	
  in	
  
JNU.	
  But	
  we	
  will	
  be	
  delighted	
  to	
  have	
  you	
  for	
  lunch.	
  Places	
  are	
  limited,	
  so	
  please	
  register.	
  
	
  
Abstracts	
  and	
  correspondence	
  may	
  be	
  addressed	
  to	
  Dr.	
  Naman	
  P	
  Ahuja	
  at:	
  mulladopiaza@gmail.com.	
  Abstracts	
  must	
  
be	
  sent	
  by	
  March	
  1st,	
  2019.	
  	
  Those	
  who	
  wish	
  to	
  attend,	
  but	
  not	
  present	
  must	
  also	
  register	
  at	
  the	
  same	
  address	
  in	
  
advance.	
  	
  
	
  
	
  
Some	
  readings:	
  	
  
	
  
Bhattacharya,	
  N	
  N.	
  Indian	
  Demonology:	
  The	
  Inverted	
  Pantheon,	
  Manohar	
  Publishers,	
  Delhi	
  2000	
  
	
  
Blackburn,	
  S.H.	
  ‘Death	
  and	
  Deification:	
  Folk	
  Cults	
  in	
  Hinduism’,	
  History	
  of	
  Religions,	
  vol.	
  24,	
  no.	
  3	
  
(February	
  1985),	
  pp.	
  255–74.	
  
	
  
Linrothe,	
  Rob:	
  Demonic	
  Divine	
  :	
  Himalayan	
  Art	
  and	
  Beyond,	
  Serindia	
  Publications,	
  2004	
  
	
  
Linrothe,	
  Rob	
  Ruthless	
  Compassion:	
  Wrathful	
  Deities	
  in	
  Early	
  Indo-­‐Tibetan	
  Esoteric	
  Buddhist	
  Art,	
  
Serindia	
  Publications,	
  1999	
  
	
  
Mitter,	
  Partha,	
  Much	
  Maligned	
  Monsters:	
  History	
  of	
  European	
  Reactions	
  to	
  Indian	
  Art,	
  	
  Oxford	
  
University	
  Press	
  (The	
  Clarendon	
  Press),	
  1977.	
  	
  	
  
	
  
O’Flaherty,	
  Wendy	
  Doniger,	
  	
  Origins	
  of	
  Evil	
  in	
  Hindu	
  Mythology,	
  Motilal	
  Banarasidass,	
  Delhi	
  
1976.	
  	
  


